JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

DRAMATURGI BAHASA DALLAM MEDIA AUDIOVISUAL
MENGUNGKAP IDENTITAS SOSIAL MELALUI PILIHAN BAHASA
DALAM FILM PULANG

LANGUAGE DRAMATURGY IN AUDIOVISUAL MEDIA: REVEALING SOCIAL
IDENTITIES THROUGH LANGUAGE CHOICES IN THE FILM PULANG

"Muchlas Abror, *Nikmatul Muflikhah, *Kristofel Bere Nahak
12Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Ma’arif Nahdlatul Ulama Kebumen
SFakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Timor

'class.hamka@gmail.com, *nikmatulmuflikha@gmail.com, berekristofel@unimor.ac.id

Abstrak

Penelitian ini mengkaji bagaimana bahasa membentuk identitas sosial dalam film Pulang dengan
pendekatan teori dramaturgi Erving Goffman. Analisis dilakukan pada dialog tokoh-tokoh untuk
memahami dinamika panggung depan (pertunjukan publik) dan belakang panggung (diri otentik).
Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan teknik analisis deskriptif. Data
dikumpulkan melalui metode dokumentasi dengan teknik pencatatan dari film Pulang yang diunggah
di YouTube. Validitas data diperkuat melalui uji kredibilitas dengan pengamatan secara cermat,
melakukan triangulasi berdasarkan teori. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pilihan bahasa dalam
film mencerminkan status sosial dan strategi identitas karakter. Narti dan Djayusman menggunakan
Jawa Ngoko dalam interaksi pribadi mereka tetapi beralih ke bahasa Indonesia dalam interaksi formal.
Tokoh Bapak memilih bahasa Indonesia formal sebagai strategi manajemen kesan untuk
menyamarkan stigma masa lalunya, tetapi sesekali menggunakan bahasa Jawa untuk beradaptasi
dengan lingkungan sekitar. Pak KS secara fleksibel beralih kode antara bahasa Indonesia dan Jawa
untuk menyeimbangkan otoritas dan kedekatan sosial. Sementara itu, Naila dan Polsuska lebih banyak
menggunakan bahasa Indonesia formal untuk menegaskan profesionalisme mereka. Temuan ini
menegaskan bahwa bahasa dalam film bukan hanya sarana komunikasi, tetapi juga strategi sosial yang
mencerminkan hierarki, stigma, dan integrasi budaya. Pergeseran bahasa dalam interaksi sosial
mencerminkan dinamika negosiasi identitas di ruang publik dan pribadi dan menunjukkan bagaimana
film mewakili realitas masyarakat multikultural secara otentik, sekaligus membuktikan bahwa manusia
memiliki backstage depan dan front stage yang tercermin dari penggunaan bahasa.

Kata kunci: sosiolinguistik, identitas sosial, teori dramaturgi, film Pulang, Erving Goffman

Abstract
This study examines how language forms social identity in the film Pulang with the approach of Erving Goffiman's
dramaturgy theory. The analysis was carried ont on the dialogue of the characters to understand the dynamics of the front
stage (public performance) and backstage (authentic self). The research method used is qualitative with descriptive analysis
techniques. Data was collected throngh the documentation method with recording techniques from the film Pulang
uploaded on YouTube. The validity of the data is strengthened through credibility tests with careful observation,
triangulation based on theory. The results of the study show that the choice of language in the film reflects the social status
and identity strategy of the characters. Narti and Djaynsman use Javanese Ngoko in their personal interactions but
switch to Indonesian in formal interactions. The figure of the father chooses formal Indonesian as an impression
management strategy to disguise the stigma of his past, but occasionally uses Javanese to adapt to the surrounding
environment. Pak KS flexcibly switches codes between Indonesian and Javanese to balance anthority and social closeness.
Meanwhile, Naila and Polsuska use more formal Indonesian to emphasize their professionalism. These findings confirm

38


mailto:class.hamka@gmail.com
mailto:nikmatulmuflikha@gmail.com
mailto:berekristofel@unimor.ac.id

JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

that langnage in film is not only a means of communication, but also a social strategy that reflects hierarchy, stigma, and
cultural integration. The shift in language in social interaction reflects the dynamics of identity negotiation in public and
private spaces and shows how films represent the reality of multicultural society authentically, while proving that humans
have a backstage and a front stage that is reflected in the use of language.

Keywords: sociolinguistics, social identity, dramaturgy theory, film Pulang, Erving Goffman

PENDAHULUAN

Sebagai negara dengan keragaman bahasa yang luar biasa, Indonesia menghadirkan interaksi
sosial yang unik di mana setiap individu secara alami menavigasi antara bahasa daerah, bahasa nasional,
dan bahasa global. Dalam kehidupan sehari-hari, pencampuran bahasa bukan hanya sekedar sarana
komunikasi, tetapi juga simbol identitas, solidaritas, bahkan strategi adaptasi dalam berbagai konteks
sosial. Fenomena ini mencerminkan bagaimana masyarakat Indonesia secara dinamis membentuk dan
mempertahankan identitasnya melalui bahasa, menciptakan harmoni dan keberagaman di tengah arus
globalisasi yang terus berkembang. Hal ini tidak terlepas dari banyaknya budaya yang ada di Indonesia,
dan mempengaruhi interaksi masyarakat dalam mengklasifikasikan kelompoknya dan menjadi
pembeda dari masyarakat bahasa lainnya (Edwards, 2012). Bahasa merupakan salah satu aspek penting
dalam kehidupan masyarakat, tidak hanya sebagai sarana komunikasi tetapi juga sebagai alat penanda
sosial dalam masyarakat. Pilihan bahasa terjadi di berbagai negara, seperti yang terlihat di negara-negara
Arab, tidak hanya sebagai identitas etnis dan bangsa tetapi juga sebagai tanda bahwa kolonialisme,
bisnis internasional, dan pendidikan memengaruhi pilihan bahasa masyarakat (Hamed et al., 2021).
Sementara itu, di Indonesia sendiri, masyarakat akan cenderung menggunakan bahasa Indonesia di
ruang publik, sedangkan orang dengan pendidikan rendah akan cenderung menggunakan bahasa
daerah. Namun, mengingat banyaknya budaya dan bahasa multibahasa yang mereka miliki, dalam
interaksi sosial orang dengan pendidikan rendah dapat menyesuaikan diri dengan lawan bicara
meskipun masih meninggalkan jejak berupa aksen daerah. Hal ini sejalan dengan (Giles et al., 2008)
bahwa keberlanjutan bahasa sangat dipengaruhi oleh dinamika sosial di mana bahasa mayoritas,
minoritas, dan pribumi berinteraksi satu sama lain. Itulah mengapa suku mayoritas di Indonesia lebih
percaya diri ketika berbicara di depan umum meskipun merupakan bahasa campuran antara bahasa
daerah, dalam hal ini bahasa Jawa dan Indonesia. Uniknya, lawan bicara tidak merasa terganggu dan
tetap bisa merespon interaksi tersebut.

Bahasa adalah ciri pembeda yang paling jelas antara satu kelompok dengan kelompok lainnya,
sehingga dengan bahasa orang merasa menjadi bagian dari suatu kelompok (Alek, 2018). Dalam hal
ini, suku Jawa dengan penduduk mayoritas, sering mengidentifikasi diri, dalam berbagai interaksi sosial
dengan tetap menggunakan bahasa Jawa atau bercampur dengan bahasa Indonesia. Sejalan dengan apa
yang disampaikan Heller dalam (Debra et al., 2023) identitas manusia sangat dipengaruhi oleh pilihan
bahasa dan bagaimana bahasa digunakan dalam interaksi sosial sehari-hari. Tidak hanya itu ekspresi
verbal sering tercermin dalam berbagai lingkaran kehidupan sosial, tetapi tidak lepas dari bagaimana
manusia menggunakan bahasa sebagai simbol komunikasi yang kompleks. Kompleksitas komunikasi
akan terlihat ketika interaksi dilakukan di domain tertentu. Di ruang publik, di mana terdapat pluralitas
orang dari berbagai suku, seseorang akan cenderung menggunakan bahasa Indonesia secara
keseluruhan atau sebagian, tergantung pada tingkat penguasaannya. Namun, di ranah privat, mereka
akan cenderung menggunakan bahasa daerahnya sendiri. Selain itu, dalam konteks bahasa Jawa yang
mengakui gradasi tata krama. Di ranah privat, mereka akan cenderung menggunakan Jawa Ngoko
karena alasan keintiman interaksi dibandingkan dengan menggunakan Krama Jawa atau halus. Tetapi
itu juga sangat ditentukan oleh latar belakang orang tersebut. Ini berarti dari kelompok orang mana

39



JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

mereka berasal. Hal ini karena motivasi seseorang untuk menggunakan atau menekan bahasa tertentu
tergantung pada pengaturan sosial (Grosjean & Li, 2013) Dari sini kita dapat menggeneralisasi bahwa
bahasa terkait erat dengan kondisi sosial pembicara. Studi tentang penetrasi bahasa dalam masyarakat
disebut sebagai sosiolinguistik.

Sosiolinguistik adalah studi yang secara linguisttk membahas hubungan antara bahasa dan
struktur sosial masyarakat tempat penuturnya tinggal (Spolsky, 2015). Seperti yang telah disebutkan
sebelumnya bahasa tidak akan dipisahkan dari siapa dan di mana penutur tinggal, kemudian prasasti
bahasa dalam konteks penggunaannya sehari-hari, termasuk dalam hal ini film. Dalam sebuah film,
bahasa memainkan peran yang sangat kompleks. Kompleks situs akan sangat terlihat dari apa yang
sedang dibicarakan, dengan siapa interaksi terjadi, dan di ranah apa interaksi itu terjadi. Selain sebagai
narator, bahasa juga digunakan untuk merepresentasikan budaya, sejarah, dan dinamika sosial yang
melekat pada karakter atau masyarakat tertentu. Film ini memainkan peran penting dalam membentuk
perspektif dan budaya melalui topik yang disajikan di dalamnya (Audrey, 2023).

Film telah menjadi bentuk media komunikasi audiovisual yang banyak diminati oleh orang-
orang dari berbagai usia dan latar belakang sosial. Kekuatan dan potensi film untuk menjangkau
berbagai lapisan masyarakat menjadikannya media yang memiliki kemampuan besar untuk
mempengaruhi penontonnya (Ramadhan & Herman, 2021). Dalam perkembangannya, industri film
sering menggunakan unsur budaya lokal, baik tradisi maupun bahasa masyarakat. Penggunaan bahasa
daerah dalam sebuah film digunakan untuk mengeksplorasi dan mendukung nuansa daerah yang
digunakan dalam latar belakang film. Penggunaan bahasa Jawa, Sunda, Bali, dan bahasa daerah lainnya
menambah kedalaman film (Syaifullah, 2024). Tidak hanya itu, penggunaan bahasa daerah juga sering
bertujuan untuk menciptakan kesan otentik kehidupan di suatu daerah dan budaya yang ditampilkan
dalam sebuah film. Melalui penggunaan bahasa daerah, film ini akan menegaskan kepada penonton
bahwa narasi dan karakter berasal dari daerah tertentu yang berakar pada budaya lokal. Misalnya, dalam
sebuah film yang berlatar di Jawa, penggunaan bahasa Jawa dalam percakapan dapat memberikan
nuansa yang lebih otentik dan mendalam tentang kehidupan masyarakat setempat.

Salah satu film pendek yang menampilkan karikatur berbahasa lokal adalah Pulang. Film ini
merupakan salah satu film di YouTube Kereta Api Kita yang tayang pada 15 April 2023. Film ini
disutradarai oleh Galih Firdaus, diproduksi oleh Yunda Nugraha, dan ditulis oleh Andrian Aeri
berdurasi 25 menit dan siarannya telah mencapai 1.148.084 juta penonton. Film ini bercerita tentang
seorang ayah residivis yang mencoba melupakan masa lalunya dengan mengasingkan dirinya jauh dari
keluarganya. Setiap harinya, ia tinggal dan menetap di warung makan milik Ibu Narti dan Pak
Djayusman yang berada di dekat Stasiun Tawang, Semarang. Warung bisa menjadi panggung depan
ketika ada interaksi dengan pembeli, atau belakang panggung ketika interaksi dilakukan hanya dengan
keluarga. Meski berusaha melarikan diri dari masa lalunya, ia tetap berharap bisa kembali ke
keluarganya di Jakarta. Namun di dalam hatinya, masih ada keraguan apakah dia masih bisa diterima
oleh keluarganya. Setiap kali menjelang Idul Fitri, dia selalu berada di stasiun seolah-olah ingin pulang,
tetapi dia hanya termenung. Akhirnya Kepala Stasiun Tawang, Pak Suryanto memberinya tiket gratis
untuk perjalanan kembali ke Jakarta. Setelah Ibu Narti dan Pak Djayusman membujuknya untuk
pulang saat lebaran, maka dia ingin bertemu keluarganya. Akhir yang tak terduga adalah Naila yang
selama ini menjadi salah satu staf di stasiun Tawang ternyata adalah putra dari seorang ayah yang
selama ini mencari keberadaannya berdasarkan wasiat ibunya.

Film ini membutuhkan makna yang mendalam dan pesan sosial tentang apa artinya menjadi
kepedulian, keluarga, dan kebersamaan. Namun bukan itu satu-satunya setting tempat di stasiun
Tawang, Semarang memberikan nuansa khas masyarakat Jawa Tengah. Apalagi dengan penggunaan

40



JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

bahasa Jawa dalam beberapa percakapan dalam film, menambah kedalaman suasana dan membentuk
identitas sosial yang melekat. Penelitian ini berfokus pada bagaimana suatu bahasa membentuk
identitas orang dari perspektif sosio-linguistik. Serta bagaimana sebuah bahasa menjadi identitas
individu dan lingkungan sekitarnya.

Penelitian ini berfokus pada penggunaan bahasa dalam film "Pulang" untuk memahami
identitas sosial dan budaya dari cerita. Penelitian ini akan menggunakan teori sosial dramaturgi Erving
Goffman. Konsep teori dramaturgi sendiri, menurut Goffman, adalah bahwa intuisi manusia dalam
suatu masyarakat ibarat pertunjukan seni di panggung drama (Amelia & Amin, 2022). Di sini, Goffman
menjelaskan bahwa ada kalanya manusia berada di depan panggung (front stage) dan ada kalanya
manusia berada di belakang panggung (backstage). Tahap depan yang dimaksud adalah ketika
seseorang menjalin hubungan inklusif dengan individu lain dan komunitas (Viana Sari & Abidin, 2024).
Ketika seseorang berada di depan umum, tentu saja, mereka akan melakukan hal-hal yang telah
direncanakan sebelumnya untuk memberikan kesan yang diinginkan oleh kebaktian umum. Dalam
film ranah pribadi seperti rumah, kamar, berinteraksi dengan keluarga inti, menjadi backstage, tetapi
ketika karakter berinteraksi dengan orang asing lainnya, berada di ranah publik menjadi panggung
depan di mana semua pidato perlu dipertimbangkan untuk prinsip-prinsip tertentu yang berlaku untuk
ketentuan umum. Hal yang dapat dilihat adalah bahwa seseorang tampaknya memainkan peran yang
telah diatur dengan cermat seperti bermain drama. Selanjutnya adalah tentang backstage, di mana
backstage adalah tempat di mana seseorang tidak memainkan peran apapun (Shah, 2022). Di belakang
panggung inilah seseorang menjadi dirinya sendiri tanpa kebohongan atau drama yang dilakukan. Dari
sana, kita akan memahami bagaimana penyajian diri individu sebagai identitas nyata. Perspektif teoritis
ini akan digunakan sebagai analisis dalam membedah identitas sosial dalam film "Pulang".

Beberapa penelitian sebelumnya telah meneliti fenomena presentasi diri dan konstruksi
identitas melalui berbagai perspektif, termasuk teori dramaturgi Erving Goffman dan hubungannya
dengan bahasa dan budaya. Luky Amelia dan Saiful Amin (2022) dalam penelitian betjudul "Self-
Presenting Analysis in Erving Goffman's Dramaturgy Theory on Student Instagram Views" meneliti
praktik self-presenting mahasiswa Pendidikan IPS UIN Malang di Instagram. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa siswa cenderung membentuk citra ideal melalui pengeditan foto/video,
kunjungan ke tempat-tempat viral, dan manajemen perilaku di depan kamera sebagai bagian dari
panggung depan. Temuan ini sejalan dengan penelitian (Muhammad Azhari & Khairussalam, 2024)
berjudul "Self-Presenting on Instagram in a Dramaturgic Perspective in the Lambung Mangkurat
University Students", yang mengungkapkan teknik manajemen kesan melalui konten verbal
(motivational quote) dan non-verbal (bahasa tubuh) untuk membangun identitas sebagai motivator.
Di sisi lain, (Alifia Raniaputri Hendraswara et al., 2021) dalam penelitian "Gambaran Umum Tipe
Presentasi Diri melalui Konten Foto Instagram pada Mahasiswa Perempuan" menemukan bahwa
mahasiswa Ilmu Komunikasi Unpad lebih dominan dalam menggunakan strategi ingratiation (mencari
simpati) dalam membentuk citra diri di Instagram, disertai dengan teknik doa dan pembeningan.

Penelitian serupa dalam konteks non-digital dilakukan oleh (Mohamad Sabilli Firman Syah,
2022) melalui penelitian "Analisis Dramaturgi Penjual Pupuk Bersubsidi dalam Perspektif Erving
Goffman". Studi ini mengidentifikasi tiga tahap sosial: tahap depan (sikap tegas di sekolah), belakang
panggung (sikap santai di luar sekolah), dan luar (jiwa kewirausahaan), yang menunjukkan fleksibilitas
individu dalam mengelola peran yang berbeda sesuai dengan konteks.

Sementara itu, penelitian tentang bahasa sebagai komponen identitas budaya juga memperkaya
wawasan. (Arie Dwiyanti et al., 2025) dalam studi "Membela Bahasa Baduy sebagai Identitas Budaya"
mengkaji strategi pelestarian bahasa Baduy melalui kearifan lokal, seperti pengajaran lisan, larangan

41



JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

adat, dan peran pemimpin adat. Hal ini sejalan dengan penelitian (Rina Devianty, 2017) berjudul
"Bahasa sebagai Cermin Budaya", yang menekankan bahwa bahasa bukan hanya sarana komunikasi
tetapi juga cermin budaya yang membentuk identitas sosial. Kedua kajian ini menekankan pentingnya
bahasa dalam menjaga keberadaan budaya di tengah globalisasi. Selain itu, penelitian tentang film
sebagal media populer mampu membawa pesan dan edukasi berupa komunikasi yang efektif yang
dilakukan oleh (Sya et al., 2020) dalam penelitian berjudul "Refleksi Pluralisme Melalui Film Animasi
Si Entong sebagai Identitas Budaya Indonesia" mengungkapkan bahwa media populer dapat menjadi
sarana pendidikan pluralisme. Melalui representasi karakter yang beragam dan penggunaan dialek
daerah, film ini mencerminkan identitas budaya Indonesia yang inklusif, sekaligus mengajarkan nilai
toleransi kepada anak-anak.

Studi di atas berfokus pada penggunaan teori self-presenting atau dramaturgi yang hanya
terbatas pada identitas di ranah media sosial atau dunia nyata tetapi belum menyentuh dunia film, dan
penelitian tentang bahasa sebagai identitas hanya terbatas pada bahasa dalam kehidupan sehari-hari
dan bukan dalam komunikasi yang dibangun dari sebuah film. Oleh karena itu, penulis ingin
mengintegrasikan penggunaan teori ke dalam ranah film untuk mengkaji bagaimana sebuah film yang
terkenal sebagai sarana media massa dan penyampaian informasi dapat mencerminkan identitas
masyarakat melalui bahasa di dalamnya. Sehingga penelitian berjudul "Bahasa sebagai Identitas
Komunitas dalam Film Pulang (Studi Sosiolinguistik)" dilakukan untuk mengisi kesenjangan mengenai
penelitian bahasa dalam film. Diharapkan penelitian ini dapat memberikan manfaat teoritis dalam
memahami bagaimana sebuah film mampu memberikan pesan identitas suatu kelompok masyarakat
dalam ceritanya. Serta mampu memberikan kontribusi baru terhadap penggunaan teori Erving
Goffman untuk mengeksplorasi bahasa dalam ranah sosial. Manfaat praktis dari penelitian ini adalah
untuk memberikan kontribusi nyata dan menunjukkan kepada masyarakat bahwa sebenarnya sebuah
film selalu dimulai dari realitas masyarakat dalam kehidupan sosial.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis deskriptif untuk
memahami interaksi individu dalam film Pulang. Sumber datanya adalah video Pulang yang diunggah
di YouTube Kereta Api Kita pada 15 April 2023, dengan data berupa percakapan antar karakter dalam
film tersebut. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan metode dokumentasi, yaitu mengunduh,
menonton, dan merekam percakapan yang relevan dengan menggunakan teknik mendengarkan,
menyimak, dan mencatat (Sugiyono, 2016). Untuk mengurangi bias subjektivitas, data yang
dikumpulkan tidak hanya didasarkan pada relevansi dengan penelitian, tetapi juga ditinjau dengan
mempertimbangkan konteks keseluruhan percakapan dalam film. Sampel data diperoleh melalui
purposive sampling, yaitu memilih dialog yang menunjukkan identitas individu berdasarkan kebutuhan
penelitian (Sugiyono, 2016). Namun, untuk meningkatkan akurasi seleksi data, dilakukan pengarahan
sejawat dengan rekan-rekan peneliti yang memiliki latar belakang keilmuan yang sama.

Keabsahan data diuji dengan beberapa pendekatan, yaitu uji kredibilitas melalui pengamatan
yang diperpanjang dengan menonton film berulang kali agar detail tidak terlewatkan dan meningkatkan
ketekunan dalam pencatatan dan pengelompokan data secara sistematis. Selain itu, triangulasi teori
dilakukan dengan tidak hanya menggunakan teori Presentation of Self karya Erving Goffman, tetapi
juga teori-teori lain yang relevan dalam sosiolinguistik dan interaksi sosial. Triangulasi sumber juga
diterapkan dengan membandingkan hasil analisis dengan ulasan film dan wawancara pembuat film,
jika tersedia. Untuk meningkatkan objektivitas, validitas data juga diperkuat dengan melibatkan para

42



J\J\,LJJUJ 1) : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

ahli, yaitu dosen yang membidangi mata kuliah Sosiolinguistik, untuk memastikan kesesuaian analisis
dengan teori yang digunakan. Analisis data dilakukan dengan mengelompokkan dialog berdasarkan
kategori interaksi individu, mengidentifikasi representasi identitas, dan menafsirkan makna interaksi
sosial dalam film. Dengan adanya perbaikan metode ini, penelitian diharapkan dapat lebih objektif,
meminimalkan bias subjektivitas, serta memiliki hasil yang lebih akurat dan akuntabel.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Dari penelitian yang telah dilakukan pada film "Pulang" melalui aspek kemasyarakatan yang
menunjukkan jati diri masyarakat, diperoleh hasil sebagai berikut:
Tebel. 1 Percakapan Narti
Tokoh Dialog Pilihan Bahasa
Narti “Bapake yok koyo ngono iku mas, ora Bahasa Jawa Ngoko
munggah sepur nanging mung meneng,
nyawang sepure lewat. Padahal tikete kan

wis ono”’

Narti “Ini bukan sekali dua kali, iki wis sering Campuran Bahasa
saben lebaran bapak ya koyo ngono iki” Indonesia dan Jawa Ngoko

Narti “Iki wis 12 taun loh mas, moso iyo sih, Campuaran Bahasa Jawa
wargae ora gelem nerima bapak kan wis Ngoko dan Kromo Alus
sepuh”

Narti “Wau maeme karo opo ya mas?” Bahasa Kromo Alus

Narti “Owalah, maksud saya bapak KS mau Bahasa Indonesia
nambah tiga atau lima lagi ya?”

Narti “Ya rapopo toh mas, jenengane usaha” Bahasa Jawa Ngoko

Narti “Ada apa ya pak?” Bahasa Indonesia

Narti “Tikete berangkat tanggal pira toh pak? Bahasa Jawa Ngoko

Narti “Lah sesuk toh pak? Pie toh?” Bahasa Jawa Ngoko

Narti “Kalau menurut Narti sih, bapak pulang Campuran Bahasa
pak, mungkin ini sudah jalan takdirnya Indonesia dan Jawa Ngoko
bapak buat pulang”

Narti “Buat Narti, apapun pilihan bapak, bapak Campuaran Bahasa

sudah menjadi orang tua buat kami. Tidak ~ Indonesia dan Jawa Ngoko
ada yang menghalangi bapak buat kembali

disini, tapi penyesalan itu sesuatu hal yang

tidak menyenangkan loh pak?”

Tabel.2 Percakapan Djayusman

Tokoh Dialog Pilihan Bahasa
Djayusman “Ya, biarkan saja Narti, Bahasa Indonesia
mungkin bapak belum mau
pulang”
Djayusman “Mungkin bapak masih Bahasa Indonesia

kepikiran, apa mungkin
keluarganya masih mau nerima

43



JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058

Halaman 38 — 49

dia, dengan statusnya sebagai
seorang mantan narapidana”

Djayusman “Disini hidup itu susah, kalau Bahasa Indonesia
kamu jadi mantan narapidana
nar”

Djayusman “Puasa kami buka jam bedug, Bahasa Indonesia
mahrib sampai sahur, oh ya
barangkali ada tambahan
pesenanr”

Djayusman “Loh kok baru ngomong Bahasa Indonesia
sekarang toh mbak? Ini sudah dengan Dialek Jawa
mau buka lho”

Djayusman “Tapi sebentar ya tak tanyain Campuran Bahasa
dulu sama mbok Narti ya, Indonesia dan Jawa
tungou sebentar ya” Ngoko

Djayusman “Hus, jangan ngomong begitu, Bahasa Indonesia
meskipun itu memang benar,
tapi kan tergantung sama
keputusan bapak, nah bapak
pripun?”

Tabel.3 Percakapan Polsuska
Tokoh Dialog Pilihan Bahasa
Polsuska “Permisi bapak, mohon maaf Bahasa Indonesia
tujuannya kemana pak?” Formal
Polsuska “Bapak apa kabar?” Bahasa Indonesia
Formal
Polsuska “Oh iya silahkan pak” Bahasa Indonesia
Formal
Polsuska “Barangnya tertinggal”’ Bahasa Indonesia
Formal
Polsuska “Lain kali jangan sampai Bahasa Indonesia
tertinggal ya pak, mari Formal
Tabel.4 Percakapan Bapak
Tokoh Dialog Pilihan Bahasa
Bapak “Saya salah jadwal” Bahasa Indonesia
Bapak “Tanggal rong puluh” Bahasa Jawa Ngoko
Bapak “Saya belum tau” Bahasa Indoenesia
Bapak “Saya sudah mengikhlaskan Bahasa Indonesia

masalalu saya, disinilah keluarga
saya sekarang!”

44



JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058

Halaman 38 — 49

Bapak “Jujur saya masih ragu, apakah Bahasa Indonesia
keluarga saya masith mengiat
saya? apakah mereka mau
memaafkan sayar”
Tabel.5 Percakapan Pelanggan
Tokoh Dialog Bahasa
Pelanggan “Ikan mangut budhe, karo teh Bahasa Jawa Ngoko
anget, tempe loro, krupuke siji”
Tabel Percakapan 5. Naila
Tokoh Dialog Bahasa
Naila “Terimakasih pak” Bahasa Indonesia
Naila “Itu pak KS minta nambah Bahasa Indonesia
pesanan, buat buka puasa nanti,
tambah tiga porsi lagi bisa?”
Naila “Budhe” Bahasa Indonesia
Naila “Ini ada es buah pak” Bahasa Indonesia
Naila “Ini pak” Bahasa Indonesia
Naila “Dibuka aja pak, itu buat Bahasa Indonesia
bapak”
Naila “Sini pak biar saya bantu” Bahasa Indonesia
Naila “Pak (memberi minum)” Bahasa Indonesia
Naila “Kurma pak?” Bahasa Indonesia
Naila “Pak, sebelum ibu pergi beliau Bahasa Indonesia
berpesan pada Nai untuk
mencari bapak, sudah lama pak,
Naila cari bapak, sampai
akhirnya Nai tau bapak ada di
sekitar Stasiun Tawang, Naila
tau dari orang-orang Stasiun,
bapak pak”
Meja. 6 Percakapan Pak KS
Tokoh Dialog Bahasa
Pak KS “Gus, ambil makanannya, Bahasa Indonesia
bagikan ke kawan yang lainnya,
jadi totalnya 23 toh? Jangan
lupa, sisa 4 untuk disini,
monggo
Pak KS “Nah pak, nanti mangan nang Bahasa Jawa Ngoko
kene yor”
Pak KS “Aman sit?” Bahasa Jawa Ngoko

45



JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

Berdasarkan data dialog yang disajikan, identitas sosial karakter dapat diidentifikasi melalui
penggunaan bahasa sesuai dengan teori dramaturgi Erving Goffman. Goffman memandang interaksi
sosial sebagai pertunjukan di mana individu membangun identitas mereka melalui panggung depan
dan belakang panggung. Bahasa adalah alat utama untuk mengelola tayangan (manajemen tayangan)
dan merepresentasikan peran sosial serta alat utama untuk menegaskan peran, hierarki, dan hubungan
sosial.

Karakter Narti dan Djayusman, menggunakan Jawa Ngoko dalam percakapan sehari-hari,
seperti dalam dialog Narti “Bapake yok koyo ngono iku mas, ora munggah sepur nanging mung
meneng, nyawang sepure lewat. Padahal tikete kan wis ono” Bahasa Jawa Ngoko atau non-formal ini
menunjukkan kedekatan hubungan mereka dan latar belakang budaya Jawa sebagai bentuk keakraban
karena dalam tingkat penggunaan bahasa Jawa Ngoko digunakan untuk berbicara dengan teman dekat.
Penggunaan bahasa ini menjadi backstage yang menegaskan identitas mereka sebagai bagian dari
komunitas lokal yang lugas dan akrab. Selain itu, konteks tempat percakapan juga mempengaruhi
pilihan bahasa. Kalimat itu diucapkan di warung makan pasangan itu di area stasiun dan hanya ada
mereka berdua. Dengan demikian, pemilihan bahasa Ngoko di belakang panggung selain kedekatan
juga dilakukan di area pribadi. Selain itu, kedua karakter dalam film ini digambarkan berbeda dengan
pelanggan warungnya yang sebagian besar adalah karyawan Kereta Api, seringkali menggunakan krama
Indonesia atau Jawa. Namun, di balik penggunaan Jawa Ngoko, Narti juga menggunakan bahasa
Indonesia ketika berbicara dengan beberapa tokoh, misalnya dalam percakapan “Owalah, maksud saya
bapak KS mau nambah tiga atau lima lagi ya?” yang diperlihatkan kepada Naila. Narti dalam hal ini
memposisikan dirinya menggunakan bahasa Indonesia (panggung depan) di depan Naila yang tidak
mengerti bahasa Jawa. Keberadaan kemampuan Narti untuk menggunakan kedua bahasa ini
dipengaruhi oleh lingkungan di mana dia berada. Sebagian besar pelanggannya berasal dari supervisor
yang sering menggunakan bahasa Indonesia, sedangkan Nati yang menggunakan bahasa Jawa dalam
kehidupan sehari-hari, mencoba beradaptasi dengan mencampurkan dua bahasa. Dengan kata lain,
selain identitas yang terus dipertahankan Narti sebagai orang Jawa, kemungkinan Narti tidak
menguasai bahasa Indonesia dengan baik schingga terjadi campuran dua bahasa. Situasi ini
dikarenakan Narti dan Djayusman, suaminya, berasal dari masyarakat yang tidak mendayung
pendidikan tinggi atau kurang berpendidikan.

Sementara itu, sebagai mantan narapidana, Anda secara konsisten menggunakan bahasa
Indonesia formal di hampir semua dialog Anda, seperti "Saya salah jadwal" atau “Saya sudah
mengikhlaskan masalalu saya, disinilah keluarga saya sekarang!” Penggunaan bahasa ini mencerminkan
latar belakang Pak Pak yang berasal dari Jakarta dan menggunakan bahasa Indonesia dalam percakapan
sehari-hari. Pilihan bahasa ini juga merupakan strategi panggung depan untuk menyamarkan stigma
masa lalu dan membangun identitas baru sebagai sosok yang berusaha untuk berintegrasi kembali ke
dalam masyarakat. Namun, dalam percakapan dengan Narti dan Djayusman, “Jujur saya masih ragu,
apakah keluarga saya masih mengiat sayar apakah mereka mau memaafkan saya?”, ia mengungkapkan
keraguan dan ketakutan (backstage) yang kontras dengan penampilan solid yang ia tampilkan.
Percakapan "Tanggal rong puluh" menunjukkan bahwa Anda menggunakan bahasa Jawa Saat
berbicara dengan Narti dan Djayusma untuk mengimbangi bahasa Jawa yang digunakan (front stage)
Penggunaan bahasa formal adalah tameng untuk menjaga jarak dari identitas lama mereka, sekaligus
upaya untuk mendapatkan penerimaan sosial. Namun, terkadang Bapak juga menggunakan bahasa
Jawa sebagai cara untuk berbaur dengan masyarakat setempat. Dalam hal ini, backstage karakter ayah
terjadi ketika ia membahas masa lalunya, sedangkan bahasa Jawa digunakan sebagai panggung depan,

46



JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

dengan tujuan untuk beradaptasi dengan masyarakat Jawa. Hal ini dikarenakan film ini berlatar di
Semarang, Jawa Tengah. Kemampuan Bapak menggunakan bahasa Indonesia atau hampir mayoritas
percakapan menggunakan bahasa Indonesia, menjadi identitas Bapak sebagai orang yang berasal dari
kota, dan kemungkinan dia bekas narapidana dengan khasus yang besar, bukan maling ayam atau
perkara kecil. Artinya tokoh Bapak berasal dari golongan menengah atas dan terdirik yang juga nampak
dari pakaian yang dikenakan. Hal ini diperjelas oleh tokoh Naila, anak perempuan Bapak yang
menunjukan identitasnya sebagai masyarakat terdirik dan menengah ke atas.

Bapak KS (Kepala Stasiun) menyoroti fleksibilitas kinerja melalui peralihan kode antara bahasa
Indonesia dan Jawa. Ketika berbicara dengan Narti atau Djayusman, dia menggunakan bahasa Jawa
"Aman sit?" untuk menjaga keakraban dan nuansa keluarga (di belakang panggung). Namun, ketika
berinteraksi dengan Bapak atau memberikan instruksi formal "Gus, ambil makanannya, bagikan ke
teman...", Pak KS beralih ke bahasa Indonesia sebagai panggung depan untuk menegaskan
kewenangan kelembagaannya dan juga bertujuan untuk menanggapi mereka yang sering menggunakan
bahasa Indonesia. Dualitas ini menunjukkan kemampuannya dalam mengelola hierarki, sebagai
pemimpin yang berwibawa sekaligus anggota masyarakat yang akrab. Hal ini juga menunjukkan
identitasnya sebagai masyarakat yang terdidik,

Naila dan Polsuska menggunakan bahasa Indonesia formal secara dominan. Naila, sebagai
magang, mempertahankan penampilan profesional (panggung depan) dengan kalimat seperti "Ini ada
es buah Pak" atau "Terima kasih, Pak". Hal ini juga dipengaruhi oleh fakta bahwa Naila berasal dari
Jakarta sama seperti Anda. Namun, di sisi lain, dialognya dengan Bapak “Pak, sebelum ibu pergi beliau
berpesan pada Nai untuk mencari bapak, sudah lama pak, Naila cari bapak, sampai akhirnya Nai tau
bapak ada di sekitar Stasiun Tawang, Naila tau dari orang-orang Stasiun, bapak Pak” mengungkapkan
latar belakang panggung pribadi yang emosional, yaitu pencarian identitas keluarga yang hilang.
Dengan kata lain, Naila di belakang panggung bisa dilihat ketika dia berbicara tentang hal-hal pribadi.
Adapun Polsuska, dalam bahasa resmi dalam dialog “Permisi bapak, mohon maaf tujuannya kemana
Pak?” menegaskan perannya sebagai perwira otoritatif tanpa celah keintiman emosional, menunjukkan
konsistensi kinerja profesional sekaligus menunjukkan identitasnya sebagai komunitas yang terdidik.

Konflik antara panggung depan dan belakang panggung juga terlihat di Djayusman. Saat
membahas keraguan Anda dalam pernyataan “Mungkin bapak masih kepikiran, apa mungkin
keluarganya masih mau nerima dia, dengan statusnya sebagai seorang mantan narapidana” Djayusman
menggunakan bahasa Indonesia dalam hal ini untuk menyuarakan kesadaran kolektif tentang stigma
yang melekat padanya. D1 satu sisi, ini adalah upaya empati (front stage), tetapi di sisi lain, ia juga
mengungkapkan dalam percakapan “Disini hidup itu susah, kalau kamu jadi mantan narapidana Nar”
yang menyiratkan kecemasan tersembunyi (backstage) tentang identitas ayah yang distigmatisasi. Dari
sini, tampak bahwa panggung belakang dan depan karakter ayah tidak ditunjukkan melalui Ngoko atau
bahasa Indonesia, melainkan isi percakapan.

Penggunaan bahasa lokal oleh Pelanggan dalam dialog “Ikan mangut budhe, karo teh anget,
tempe loro, krupuke siji dan Penumpang mencerminkan identitas kolektif masyarakat di sekitar stasiun
yang terikat dengan budaya Jawa. Bahasa Jawa merupakan alat untuk membangun keakraban (front
stage sebagai warga lokal), sekaligus mengaburkan batas-batas hierarki sosial. Namun, dalam transaksi
formal, mereka beralih ke bahasa Indonesia, menunjukkan adaptasi terhadap norma-norma struktural
(backstage bersyarat). Dalam konteks pelanggan yang bukan bagian dari karyawan stasiun kereta api,
bahasa Jawa sederhana to the point dan menjadi panggung depan yang dapat mencerminkan identitas
suku dan kelas menengah ke bawah atau tidak berpendidikan tinggi.

47



JLLJJJ 111 : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

SIMPULAN

Berdasarkan analisis dramaturgi Erving Goffman, penggunaan bahasa dalam dialog karakter
mencerminkan dinamika kompleks panggung depan dan belakang panggung dalam membangun
identitas sosial. Narti dan Djayusman menggunakan Jawa Ngoko sebagai bentuk keakraban (belakang
panggung), sementara beralih ke bahasa Indonesia (panggung depan) saat berinteraksi dengan orang
luar seperti Naila untuk menjaga kesan formal. Hal tersebut juga karena lingkungan percakapan
tersebut berada di stasiun dengan kemajemukan masyarakat yang ada di dalamnya. Sementara itu
Bapak, sebagai mantan narapidana, ia menggunakan bahasa Indonesia formal sebagai strategi
manajemen kesan untuk menyamarkan stigma masa lalunya dan membangun identitas baru, meskipun
Bapak kadang-kadang menggunakan bahasa Jawa untuk beradaptasi dengan lingkungan setempat. Itu
karena Bapak tidak berasal dari suku Jawa. Sehingga penggunaan bahasa Jawa menjadi bentuk adaptasi
dengan lingkungan. Panggung depan dan belakang, tidak dapat diidentifikasi hanya dari pilihan bahasa
tetapi juga dari isi percakapan. Isi percakapan yang membahas persoalan privasi diri, tokoh-tokoh akan
cenderung menggunakan bahasa Ibu atau aslinya. Seperti Narti dan Djayusman, ketika berada di
warung dan tidak ada pelanggan, membicarakan Bapak yang seorang bekas nara pidana, menggunakan
bahasa Jawa Ngoko, dengan alasan hal yang dibahas merupakan soal pribadi dan berada pada ranah
privasinya, begitu pula dengan Bapak ketika mengingat masalalunya, akan cenderung menggunakan
bahasa Indonesia, sehingga menjadi kebalikan dari tokoh Narti dan Djayusman yang seorang Jawa.
Sementara itu Pak KS menunjukkan fleksibilitas melalui peralihan kode bahasa, memperkuat otoritas
kelembagaan (front stage) dengan tetap menjaga kedekatan budaya (backstage). Identifikasi panggung
depan sosok KS dilakukan untuk menunjukkan dari kelompok masyarakat mana ia berasal. Sementara
itu, Naila dan Polsuska secara konsisten menggunakan bahasa Indonesia formal untuk menekankan
penampilan profesional mereka, meskipun Naila menyisipkan emosional di belakang panggung dalam
mencari identitas pribadi.

Konflik antara identitas publik dan pribadi juga terlihat pada Djayusman yang menggunakan
bahasa Jawa Ngoko untuk menyuarakan stigma kolektif terhadap Bapak, serta mengungkapkan
keresahan yang tersembunyi. Namun, hal ini juga didukung oleh tempat-tempat pribadi dan publik
yang menjadi latar belakang percakapan. Penggunaan bahasa lokal oleh Pelanggan dan Penumpang
mewakili identitas komunal Jawa (front stage), tetapi beralih ke bahasa Indonesia dalam konteks
transaksional (conditional backstage). Secara keseluruhan, bahasa bukan hanya alat komunikasi, tetapi
juga media strategis untuk mengelola hierarki, relasi kekuasaan, dan integrasi sosial termasuk identitas
sosial masyarakat. Artinya bahasa bisa digunakan untuk mengidentifikasi pekerjaan, jabatan, suku,
setatus sosial, termasuk masyarakat terdidik dan non terdirik. Pergeseran bahasa mencerminkan upaya
karakter untuk menegosiasikan identitas antara tuntutan budaya, stigma, dan kebutuhan akan
penerimaan, tempat interaksi melalui bahasa yang disesuaikan dengan konteks sosial di sekitar stasiun
sebagai ruang interaksi multikultural.

Namun terkait dengan panggung depan atau backstage dan panggung belakang front stage
sebagai cerminan identitas diri, tidak hanya dipengaruhi oleh faktor penguasaan bahasa tertentu,
hirarki dan relasi kekuasaan, identitas sosial dan kualitas pendidikan melainkan juga tergantung dengan
persoalan apa yang dibicarakan, dengan siapa berbicara, dan dimana pembicaraan tersebut
berlangsung. Hal itu karena bahasa tidak dapat dipisahkan dari subjek berbicara, ruang waktu, dan
pesan.

48



JLLJJWJ;[JLI : Jurnal Ilmu Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

Vol. 10 Nomor 1 April 2025 / ISSN: 2527-4058
Halaman 38 — 49

DAFTAR PUSTAKA

Alek. (2018). Linguistik Umum (Novietha 1. Sallama (ed.)). Etlangga.

Amelia, L., & Amin, S. (2022). Analisis Self-Presenting Dalam Teori Dramaturgi Erving Goffman
Pada Tampilan Instagram Mahasiswa. Dinamika Sosial: J#rnal Pendidikan Limu Pengetahuan Sosial,
1(2), 173-187. https:/ /doi.org/10.18860/dsjpips.v1i2.1619

Audrey, Y. (2023). Representasi Identitas Etnis Cina Dalam Film Dimsum Martabak (2018). 1-206.

Azhari, M., & Khairussalam. (2024). Self-Presenting Pada Instagram Dalam Perspektif Dramaturgi di
Kalangan Mahasiswa Universitas Lambung Mangkurat. Huma: Jurnal Sosiologi, 3(1), 64-76.
https://doi.org/10.20527 /h-js.v3i1.207

Debra, A., Titone, & Tiv, M. (2023). Rethinking multilingual experience through a Systems
Framework of Bilingualism. Cambridge University Press, 1-16.

Dwiyanti, A. (2025). Pemertahanan Babasa badny Sebagai ldentitas Budaya. 10(1), 1-23.

Edwards, J. (2012). Multilingnalism: Understanding Linguistic Diversity. Bloomsbury Publishing.
https://books.google.com/books?id=fHYSBwAAQBA]

Giles, H., Taylor, D. M., & Bourhis, R. (2008). Towards a theory of interpersonal accommodation through
langnage: some Canadian data. Cambridge University Press.

Grosjean, F., & Li, P. (2013). The Psycholinguistics of Bilingualism. Blackwell Publishing Ltd.
https://books.google.com/books?id=3IumBM{-DJAC

Hamed, L., Denisov, P., Li, C., Elmahdy, M., Abdennadher, S., & Vu, N. T. (2021). Jou rna IP.
Computer Speech & Langnage, 101278. https://doi.org/10.1016/j.cs1.2021.101278

Hendraswara, A. R., Hutabarat, H. N., & Hanami, Y. (2021). Gambaran Tipe Self-Presentation melalui

Konten Foto Instagram pada Mahasiswi. Psympathic : Jurnal Ilmiah Psikologi, 7(2), 299-314.
https://doi.org/10.15575/psy.v7i2.7159

Ramadhan, F., & Herman, A. (2021). Analisis Wacana Teun A. Van Dijk Pada Film Dokumenter Sexy
Killer.  Jurnal ~ Komunikasi ~ Korporasi ~ Dan — Media  (JASIMA),  2(1),  68-86.
https://doi.org/10.30872/jasima.v2i1.23

Rina Devianty. (2017). Babasa Sebagai Cermin Kebudayaan. Jurnal Tarbiyabh, 24(2), 226—245.

Spolsky, B. (2015). Pengantar Kajian Babasa Sosiolinguistik (H. Salikin (ed.); 1st ed.). Jogja Bangkit
Publisher.

Sugiyono. (20106). Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D (19th ed.). Alfabeta.

Suharsimi Arikunto. (2017). Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik (15th ed.). Rineka Cipta.

Sya, M., Marta, R. IF., & Hadj, I. P. (2020). Refleksi Pluralisme Melalui Film Animasi Si Entong Sebagai
Identitas Budaya Indonesia. Jurnal Riset Komunikast, 3(1), 18-33.
https://doi.org/10.24329 /jurkom.v3i1.102

Syah, M. S. F. (2022). Analisis Dramaturgi Guru Penjual Pupuk Bersubsidi Dalam Prespektif Erving Goffman.
1(1), 16-29.

Syaifullah. (2024). Representasi Identitas Etnis Melalui Babasa Dalam Fim Seri Arab Makium. 52(2), 383—
398.

Viana Sari, O., & Abidin, S. (2024). Konstruksi Bentuk-Bentuk Komunikasi Dan Identitas Diri
Konten Kreator Dio Prayogi Pada Media Sosial TikTok Dalam Dunia Virtual. Scenta Journal:
Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 1-9.

49


https://doi.org/10.20527/h-js.v3i1.207
https://books.google.com/books?id=fHYSBwAAQBAJ

